
ACADEMIA : Jurnal Inovasi Riset Akademik 

Vol. 5 No. 2. Mei 2025 

E-ISSN : 2807-1808 

P-ISSN : 2807-2294 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/academia 
 

Copyright (c) 2025 ACADEMIA: Jurnal Inovasi Riset Akademik 

158  

PENDIDIKAN ISLAM DI INDONESIA PADA MASA AWAL: SEBUAH 

PERJALANAN SEJARAH 

 

Choirun Niswah1, Fitria Maharani2, Nuria Amallia3, Fahima Ad Dini Adison4, Try 

Andini5 

UIN Raden Fatah Palembang1,2,3,4,5 

e-mail: choirunniswah_uin@radenfatah.ac.id1, 

fitriamaharani_23041080103@radenfatah.ac.id2, nuriaamallia131@gmail.com3, 

addinifahimah@gmail.com4, tryandini_23041080106@radenfatah.ac.id5 

 

ABSTRAK 

Artikel ini mengkaji sejarah perkembangan pendidikan Islam di Indonesia pada masa awal 

masuknya Islam ke Nusantara. Proses Islamisasi berlangsung secara damai melalui jalur 

perdagangan, dakwah, politik, pernikahan, dan pendidikan. Lembaga-lembaga seperti masjid, 

surau, langgar, dan pesantren menjadi pusat utama pendidikan Islam yang menyatu dengan 

budaya lokal. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi pustaka 

untuk menelusuri dinamika lembaga dan sistem pendidikan Islam pra-kolonial. Penelitian 

dimulai dengan menelusuri sumber-sumber primer dan sekunder melalui database seperti Google 

Scholar, Garuda, DOAJ, dan SINTA menggunakan kata kunci tertentu. Selanjutnya, dipilih 20 sumber 

yang paling relevan. Data yang terkumpul kemudian dianalisis secara deskriptif-analitis untuk 

mengkaji perkembangan pendidikan Islam dalam konteks sosial dan historis. Hasil kajian 

menunjukkan bahwa pendidikan Islam memiliki peran sentral dalam pembentukan identitas 

keagamaan dan sosial masyarakat. Meskipun menghadapi berbagai tantangan seperti 

keterbatasan infrastruktur dan tekanan kolonial, sistem pendidikan Islam awal mampu 

bertahan dan beradaptasi hingga menjadi fondasi penting dalam sistem pendidikan nasional 

saat ini. 

Kata Kunci: Pendidikan Islam, Sejarah, Islamisasi di Indonesia, Lembaga Keagamaan Awal, 

Nusantara 

ABSTRACT 

This article explores the historical development of Islamic education in Indonesia during the 

early stages of Islam's arrival in the archipelago. The Islamization process occurred peacefully 

through trade, preaching, politics, marriage, and education. Institutions such as mosques, 

suraus, prayer houses, and pesantren served as key centers of Islamic learning that blended 

with local culture. Using a qualitative approach and library research method, this study traces 

the dynamics of pre-colonial Islamic educational systems and institutions. The researcher began 

by searching for primary and secondary sources through databases such as Google Scholar, Garuda, 

DOAJ, and SINTA using specific keywords. Next, 20 of the most relevant sources were selected. The 

collected data were then analyzed using a descriptive-analytical approach to examine the development 

of Islamic education in its social and historical context. The findings indicate that Islamic 

education played a central role in shaping religious and social identity. Despite challenges 

such as limited infrastructure and colonial pressure, early Islamic education systems endured 

and adapted, ultimately becoming a foundational pillar of Indonesia’s national education 

system today. 

Keywords: Islamic Education, History, Islamization of Indonesia, Early Religious 

Institutions, Archipelago 

 

 

 

https://jurnalp4i.com/index.php/academia
mailto:choirunniswah_uin@radenfatah.ac.id
mailto:fitriamaharani_23041080103@radenfatah.ac.id
mailto:nuriaamallia131@gmail.com
mailto:addinifahimah@gmail.com


ACADEMIA : Jurnal Inovasi Riset Akademik 

Vol. 5 No. 2. Mei 2025 

E-ISSN : 2807-1808 

P-ISSN : 2807-2294 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/academia 
 

Copyright (c) 2025 ACADEMIA: Jurnal Inovasi Riset Akademik 

159  

PENDAHULUAN 

Pendidikan merupakan salah satu pilar utama dalam pembentukan peradaban dan 

identitas suatu bangsa. Dalam konteks Indonesia, pendidikan Islam memegang peranan 

strategis sejak awal masuknya Islam ke Nusantara. Proses penyebaran Islam di Indonesia 

tidak dilakukan melalui kekerasan atau penjajahan, melainkan dengan pendekatan damai yang 

mengedepankan dakwah kultural, perdagangan, dan pendidikan. Strategi ini menjadikan 

pendidikan Islam sebagai instrumen vital dalam membentuk struktur sosial, budaya, dan 

spiritual masyarakat lokal. Penelitian yang dilakukan oleh Nasution (2024) menunjukkan 

bahwa perkembangan pendidikan Islam di Nusantara terjadi secara bertahap melalui pengaruh 

kerajaan-kerajaan Islam yang memperkenalkan sistem pendidikan berbasis pesantren dan 

madrasah. Hal ini sejalan dengan temuan Yahya et al. (2023) yang mengungkapkan bahwa 

kerajaan-kerajaan Islam seperti Samudera Pasai dan Demak memiliki peran signifikan dalam 

penyebaran ajaran Islam melalui pendidikan sebagai media utama. 

Muqowim dan Herlambang (2024) menunjukkan bahwa perkembangan lembaga 

pendidikan Islam di Indonesia berlangsung seiring dengan kebutuhan masyarakat akan 

pendidikan yang berbasis nilai-nilai agama. Sementara itu, Ikhwansyah (2023) menegaskan 

bahwa pesantren dan madrasah merupakan wujud konkret dari sistem pendidikan Islam yang 

telah mengakar kuat sejak masa awal perkembangannya di Indonesia. Masuknya Islam ke 

Indonesia yang dimulai sejak abad ke-7 membawa transformasi signifikan dalam sistem 

pengetahuan dan tata nilai masyarakat. Pendidikan Islam tidak hanya menjadi sarana 

transmisi ajaran keagamaan, tetapi juga wadah pembentukan karakter dan identitas komunitas 

Muslim. Lembaga-lembaga pendidikan seperti masjid, surau, pesantren, dan madrasah 

memainkan peran penting dalam menyemai ilmu-ilmu keislaman serta membina generasi 

yang berakhlak dan berilmu. 

Sejarah mencatat bahwa pendidikan Islam berkembang dalam berbagai bentuk yang 

adaptif terhadap konteks sosial dan budaya lokal. Temuan Yahya et al. (2023) 

mengungkapkan bahwa kerajaan-kerajaan Islam seperti Samudera Pasai, Demak, Aceh 

Darussalam, dan Gowa-Tallo memainkan peran strategis dalam penyebaran Islam serta 

pendirian lembaga-lembaga pendidikan berbasis masjid dan pesantren. Di sisi lain, kajian 

yang disampaikan oleh Hamdie et al. (2023) menunjukkan bahwa pendidikan Islam 

mengalami berbagai tantangan pada masa kolonial, termasuk marginalisasi oleh pemerintah 

penjajah, keterbatasan sarana pendidikan, dan tekanan dari sistem pendidikan Barat yang 

lebih terstruktur dan formal. Kerajaan-kerajaan tersebut menjadi fondasi penting dalam 

institusionalisasi pendidikan Islam di Indonesia, meskipun harus terus menyesuaikan diri 

dengan berbagai hambatan yang muncul. 

Melalui kajian historis yang mendalam, artikel ini berupaya menelusuri jejak 

perjalanan pendidikan Islam pada masa awal di Indonesia. Penelitian ini bertujuan untuk 

menggambarkan dinamika, tantangan, serta kontribusi pendidikan Islam dalam proses 

pembentukan masyarakat Muslim di Nusantara. Dengan pendekatan kualitatif berbasis studi 

pustaka, tulisan ini tidak hanya menyajikan narasi historis, tetapi juga memberikan refleksi 

kritis terhadap relevansi dan kesinambungan nilai-nilai pendidikan Islam dalam konteks 

Indonesia kontemporer. Pendidikan Islam telah memainkan peran penting dalam membentuk 

struktur sosial dan budaya masyarakat, khususnya melalui lembaga-lembaga seperti pesantren 

dan madrasah (Fauzi, 2020). Selain itu, perkembangan pendidikan Islam di masa awal 

menunjukkan adanya adaptasi nilai-nilai lokal dengan ajaran Islam yang memperkuat kohesi 

sosial dan identitas keagamaan masyarakat (Sutrisno, 2019). Kajian ini diharapkan dapat 

memberikan kontribusi teoritis dan praktis dalam memahami warisan pendidikan Islam serta 

implikasinya bagi pengembangan sistem pendidikan di era modern. 

https://jurnalp4i.com/index.php/academia


ACADEMIA : Jurnal Inovasi Riset Akademik 

Vol. 5 No. 2. Mei 2025 

E-ISSN : 2807-1808 

P-ISSN : 2807-2294 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/academia 
 

Copyright (c) 2025 ACADEMIA: Jurnal Inovasi Riset Akademik 

160  

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi kepustakaan 

(library research). Data dikumpulkan dari berbagai sumber primer dan sekunder seperti buku-

buku sejarah, jurnal ilmiah, manuskrip kuno, dan laporan penelitian yang relevan dengan 

sejarah pendidikan Islam di Indonesia. Proses penelusuran dilakukan melalui beberapa 

database akademik seperti Google Scholar, Garuda, DOAJ, dan SINTA, dengan 

menggunakan kata kunci seperti “pendidikan Islam awal di Indonesia,” “sejarah pesantren,” 

“perkembangan madrasah tradisional,” “kerajaan Islam dan pendidikan,” serta “pengaruh 

Islam dalam sistem pendidikan lokal.” Secara keseluruhan, terdapat 20 sumber yang dikaji 

secara mendalam untuk memperoleh gambaran komprehensif mengenai dinamika pendidikan 

Islam di Indonesia pada masa awal. 

Analisis data dilakukan secara deskriptif-analitis, yaitu dengan mendeskripsikan 

fenomena sejarah pendidikan Islam dan kemudian menganalisis signifikansinya dalam 

konteks sosial dan keagamaan. Pendekatan ini memungkinkan peneliti untuk memahami 

secara mendalam narasi historis serta interpretasi terhadap perkembangan pendidikan Islam 

pada masa awal. Penelitian ini difokuskan pada sejarah masuknya dan perkembangan 

pendidikan Islam di Indonesia, pendidikan Islam pada masa kerajaan Islam pra kolonialisme, 

sistem dan lembaga pendidikan yang muncul pada masa awal, serta tantangan yang dihadapi 

pendidikan Islam dalam konteks historis dan sosial. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN  

Hasil 

Setelah dilakukan analisis terhadap literatur yang sudah dipilih, Berikut ini disajikan 

ringkasan dalam bentuk tabel yang merangkum poin-poin penting dari pembahasan mengenai 

sejarah pendidikan Islam di Indonesia. Tabel ini mencakup aspek perkembangan awal, peran 

kerajaan Islam, sistem dan lembaga pendidikan, serta tantangan yang dihadapi pada masa 

awal. Setiap poin dilengkapi dengan ringkasan hasil kajian dan sumber rujukan dari penelitian 

ilmiah yang relevan. 

 

Tabel 1. Analisis Literatur Sejarah Pendidikan Islam di Indonesia 

No Poin Pembahasan Ringkasan Hasil Sumber 

1. Masuknya dan 

Perkembangan 

Awal Pendidikan 

Islam 

Islam masuk ke Indonesia melalui jalur 

perdagangan, dakwah, politik, 

pendidikan, dan pernikahan. Materi ajar 

awal dimulai dari dua kalimat syahadat, 

dilanjutkan dengan rukun Islam dan 

ajaran ibadah. 

Niswah (2022); Harman 

et al. (2022); Prasetyo 

(2023); Aslan & Suhari 

(2019); Rohmah & Zafi 

(2020); (Bella et al., 

2024) 

2. Pendidikan Islam 

pada Masa Kerajaan 

Islam 

Kerajaan seperti Samudera Pasai, 

Demak, Aceh, dan Gowa-Tallo 

membangun sistem pendidikan Islam 

yang kuat. Institusi seperti pesantren dan 

dayah menjadi pusat keilmuan dan 

dakwah. 

Wahyuni (2013); Yahya 

et al. (2023); Fajri et al. 

(2024); Ikhwansyah 

(2023) 

3. Sistem dan 

Lembaga 

Pendidikan Awal 

Masjid, surau, langgar, pesantren, dan 

madrasah menjadi lembaga pendidikan 

utama. Sistem pendidikan bersifat 

komunitas, spiritual, dan adaptif terhadap 

Widodo (2025); 

Muqowim & 

Herlambang (2024); 

Chairiyah (2021) 

https://jurnalp4i.com/index.php/academia


ACADEMIA : Jurnal Inovasi Riset Akademik 

Vol. 5 No. 2. Mei 2025 

E-ISSN : 2807-1808 

P-ISSN : 2807-2294 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/academia 
 

Copyright (c) 2025 ACADEMIA: Jurnal Inovasi Riset Akademik 

161  

No Poin Pembahasan Ringkasan Hasil Sumber 

budaya lokal. 

4. Tantangan 

Pendidikan Islam 

Masa Awal 

Menghadapi marginalisasi kolonial, 

keterbatasan sarana, dominasi sistem 

tradisional, ketimpangan akses, 

persaingan dengan pendidikan Barat, 

dualisme kurikulum, dan minimnya 

kaderisasi ulama. 

Putra (2019); Rosyad & 

Maarif (2020); Ristanti 

(2023); Muslimin & 

Ruswandi (2022); Ahyar 

(2020); Aripin (2024); 

Prasetia (2020) 

 

Pembahasan 

A. Sejarah Masuknya dan Perkembangan Pendidikan Islam pada Masa Awal di 

Indonesia 

Proses pembentukan dan perkembangan komunitas Islam yang awal terjadi 

melalui berbagai jenis interaksi, seperti transaksi perdagangan, pernikahan, dan dakwah 

secara langsung, baik yang dilakukan secara individu maupun kelompok. Dari beragam 

interaksi ini, suatu proses pembelajaran dan pengajaran Islam berlangsung meskipun dalam 

wujud yang sederhana. Materi pertama yang diajarkan adalah kalimat Syahadat, karena 

untuk memeluk Islam, seseorang harus mengucapkan kedua kalimat Syahadat terlebih 

dahulu. Sebab, siapa pun yang telah mengucapkan kedua kalimat tersebut sudah dianggap 

sebagai seorang muslim. Dengan demikian, kita dapat memahami bahwa dalam Islam telah 

terdapat kemudahan, dan pendidikan Islam dimulai dari hal-hal yang paling sederhana. 

Para penyebar pertama ajaran Islam mengembangkan agama ini (pendidikan 

Islam) secara bertahap dan dalam cara yang mudah, secara perlahan-lahan. Singkatnya, 

ketika seseorang mengucapkan dua kalimat Syahadat serta menerima enam pokok iman 

dan lima rukun Islam, ia dianggap sebagai seorang muslim. Selanjutnya, barulah diajarkan 

bagaimana melaksanakan shalat lima waktu, cara membaca al-Qur’an, dan hal-hal lainnya 

(Niswah, 2022). 

Masuknya Islam ke Indonesia berlangsung secara perlahan, dimulai pada sekitar 

abad ketujuh melalui para pedagang yang berasal dari Arab dan India. Penyebaran agama 

ini berjalan dengan cara yang damai, tanpa adanya invasi militer yang signifikan. Agama 

ini berkembang melalui rute perdagangan, perkawinan, serta pendidikan yang diberikan 

oleh para ulama. Beberapa kerajaan Islam mulai muncul, seperti Samudra Pasai di Aceh 

dan Demak di Jawa, yang selanjutnya memainkan peran krusial dalam penyebaran Islam di 

kawasan Nusantara (Harman et al., 2022). 

Perkembangan agama Islam membawa transformasi dalam struktur sosial dan 

politik. Ide tentang kesultanan mulai mengambil alih sistem kerajaan yang dipengaruhi 

Hindu-Buddha. Penerapan hukum Islam (syariah) mulai muncul di beberapa wilayah, 

meskipun kerap kali bersamaan dengan hukum yang berasal dari adat. Penggunaan bahasa 

Arab dan aksara Arab (yang selanjutnya bertransisi menjadi aksara Jawi dan Pegon) mulai 

meluas, terutama dalam ranah keagamaan dan sastra (Prasetyo, 2023). 

Jalur masuknya Islam ke Indonesia bisa dijelaskan melalui beberapa aspek kunci:  

1. Pertama, Jalur Perdagangan: Ini adalah rute utama bagi masuknya Islam ke tanah air. 

Para pedagang Muslim yang berasal dari Arab, Persia, dan India yang menjalankan 

kegiatan perdagangan di kawasan Nusantara memperkenalkan ajaran Islam kepada 

penduduk setempat. Mereka singgah di pelabuhan-pelabuhan strategis seperti Pasai, 

Perlak, Malaka, serta kota-kota pesisir lainnya. Dalam interaksi perdagangan yang 

berlangsung intensif, terjalin pertukaran tidak hanya barang tetapi juga pemikiran serta 

https://jurnalp4i.com/index.php/academia


ACADEMIA : Jurnal Inovasi Riset Akademik 

Vol. 5 No. 2. Mei 2025 

E-ISSN : 2807-1808 

P-ISSN : 2807-2294 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/academia 
 

Copyright (c) 2025 ACADEMIA: Jurnal Inovasi Riset Akademik 

162  

keyakinan. Pedagang-pedagang Muslim ini kerap tinggal lebih lama, bahkan menjalin 

pernikahan dengan warga lokal, sehingga memungkinkan penyebaran Islam yang lebih 

mendalam (Aslan & Suhari, 2019).  

2. Kedua, Jalur Dakwah: Para ulama dan sufi memiliki peran yang signifikan dalam 

penyebaran Islam di Indonesia. Mereka melakukan perjalanan untuk menyebarkan 

ajaran Islam kepada masyarakat lokal. Para penyebar agama ini, yang sering disebut 

sebagai Wali Songo di Jawa, tidak hanya mengajarkan aspek spiritual, tetapi juga 

beradaptasi dengan budaya setempat. Mereka menerapkan pendekatan kultural, 

misalnya melalui seni dan sastra, untuk mengenalkan Islam. Metode dakwah yang 

bersifat akomodatif dan tidak konfrontatif ini membuat masyarakat lokal lebih mudah 

menerima ajaran Islam (Aslan & Suhari, 2019). 

3. Ketiga, Jalur Politik: Seiring berjalannya waktu, sejumlah pemimpin setempat 

mengadopsi agama Islam, yang diikuti oleh masyarakat mereka. Perubahan keyakinan 

para penguasa ini biasanya dipicu oleh pernikahan atau aliansi politik dengan keluarga 

Muslim. Salah satu contohnya adalah Sultan Malik Al-Saleh dari Samudra Pasai, yang 

dikenal sebagai penguasa Muslim pertama di kawasan Nusantara. Setelah para 

penguasa tersebut beralih ke Islam, tata pemerintahan mereka mulai memanfaatkan 

sistem kesultanan Islam. Hal ini mempercepat proses penyebaran Islam di wilayah 

yang mereka pimpin, karena masyarakat cenderung mengikuti agama yang dianut oleh 

pemimpin mereka (Rohmah & Zafi, 2020). 

4. Keempat, Jalur Pendidikan: Pendirian institusi pendidikan Islam seperti pesantren dan 

madrasah berperan penting dalam penyebaran dan pendalaman pemahaman ajaran 

Islam. Para santri yang telah menyelesaikan pendidikan mereka kemudian kembali ke 

daerah asal mereka dan menyebarkan pengetahuan yang mereka peroleh. Sistem 

pendidikan ini tidak hanya fokus pada ajaran agama, tetapi juga ilmu pengetahuan 

lainnya, sehingga banyak orang tertarik untuk mengejar Pendidikan (Aslan & Hifza, 

2020); (Manullang et al., 2021). 

5. Kelima, Jalur Pernikahan: Pemaduan antara pedagang Muslim atau ulama dengan 

penduduk setempat, terutama dari kalangan bangsawan, mempercepat proses 

penyebaran Islam. Keturunan yang lahir dari pernikahan tersebut sering kali menjadi 

pelopor dalam menyebarkan Islam di komunitas mereka. Pendekatan ini terbukti efektif 

dalam membangun koneksi sosial dan politik yang mendukung pertumbuhan Islam 

(Bella et al., 2024). 

 

B. Pendidikan Islam Pada Masa Kerajaan Islam (Pra Kolonialisme) di Indonesia 

Islam masuk ke Nusantara melalui jalur dagang pada abad ke-7 hingga ke-13, 

namun institusi pendidikan Islam mulai berkembang pesat seiring berdirinya kerajaan-

kerajaan Islam seperti Samudera Pasai, Demak, Aceh Darussalam, dan Gowa-Tallo. Dalam 

konteks ini, pendidikan tidak hanya berfungsi sebagai transmisi ilmu agama, melainkan 

juga sebagai alat penyebaran Islam dan pembentukan identitas sosial-keagamaan 

masyarakat. 

Menurut (Wahyuni, 2013), sebelum munculnya sistem pendidikan formal Barat, 

kerajaan-kerajaan Islam telah membentuk pusat pendidikan seperti pesantren dan surau 

yang berfungsi sebagai pusat keilmuan, spiritualitas, dan perjuangan sosial-politik 

masyarakat Muslim. 

1. Kerajaan Samudera Pasai (Abad ke-13–15) 

Sebagai kerajaan Islam pertama di Indonesia, Samudera Pasai memegang peranan 

penting dalam membentuk fondasi pendidikan Islam di Nusantara. Islam dijadikan 

https://jurnalp4i.com/index.php/academia


ACADEMIA : Jurnal Inovasi Riset Akademik 

Vol. 5 No. 2. Mei 2025 

E-ISSN : 2807-1808 

P-ISSN : 2807-2294 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/academia 
 

Copyright (c) 2025 ACADEMIA: Jurnal Inovasi Riset Akademik 

163  

sebagai agama resmi negara, yang kemudian mendorong berkembangnya institusi 

pendidikan berbasis keislaman. Masjid dan surau menjadi pusat pembelajaran, di mana 

para ulama mengajarkan Al-Qur'an, hadis, fikih, hingga tasawuf. Hubungan erat dengan 

pusat-pusat keilmuan Islam di Timur Tengah, seperti Mesir dan Mekkah, memperkuat 

posisi Samudera Pasai sebagai jembatan intelektual antara dunia Islam Arab dan Asia 

Tenggara. Pada abad ke-14, Samudera Pasai telah menjelma menjadi pusat studi Islam 

terkemuka di Asia Tenggara. Hal ini menunjukkan bahwa kerajaan ini bukan sekadar 

pelopor Islamisasi, tetapi juga pemrakarsa perkembangan pendidikan tinggi Islam di 

wilayah ini. 

2. Kerajaan Demak (Abad ke-15–16) 

Kerajaan Demak tidak hanya dikenal sebagai kekuatan militer Islam yang pertama di 

tanah Jawa, namun juga sebagai pelopor pendidikan Islam berbasis pesantren. Para Wali 

Songo memainkan peran vital dalam pengembangan sistem pendidikan ini, dengan 

Sunan Ampel dan Sunan Kalijaga sebagai tokoh sentral. Mereka mendirikan pesantren 

yang tidak hanya mengajarkan ilmu agama, tetapi juga menyampaikan dakwah dengan 

pendekatan budaya lokal seperti seni wayang, gamelan, dan tembang Jawa, menjadikan 

pendidikan lebih inklusif dan mudah diterima oleh masyarakat. (Yahya et al., 2023), 

menegaskan bahwa Kerajaan Demak sukses memadukan dakwah dan pendidikan Islam 

dalam bentuk yang praktis dan kontekstual. Melalui pendekatan ini, pesan Islam tidak 

hanya diterima sebagai doktrin, melainkan sebagai budaya hidup yang menyatu dengan 

kearifan lokal. 

3. Kesultanan Aceh Darussalam (Abad ke-16–17) 

Aceh menjadi simbol kejayaan intelektual Islam di kawasan barat Nusantara. Di bawah 

pemerintahan Sultan Iskandar Muda dan Sultanah Shafiatuddin, Aceh tidak hanya 

unggul dalam kekuatan militer dan perdagangan, tetapi juga membangun sistem 

pendidikan Islam yang sangat maju. Lembaga pendidikan Dayah menjadi pusat 

pengajaran teologi, filsafat, dan tasawuf, serta menjadi tempat berkembangnya 

pemikiran para ulama besar seperti Hamzah Fansuri dan Nuruddin ar-Raniri. 

(Fajri et al., 2024) menyatakan bahwa Aceh berhasil membentuk struktur pendidikan 

yang mencerminkan nilai-nilai sufisme dan keilmuan tinggi, menempatkannya sebagai 

pilar pendidikan tinggi Islam pada masanya. Pendidikan di Aceh tidak hanya bersifat 

formal, tetapi juga spiritual, mencerminkan integrasi antara ilmu pengetahuan dan 

kebijaksanaan sufistik.  

4. Kerajaan Gowa-Tallo (Abad ke-17) 

Di kawasan timur Indonesia, Kerajaan Gowa-Tallo berperan penting dalam proses 

Islamisasi dan pengembangan pendidikan Islam. Setelah menerima Islam sebagai agama 

resmi, kerajaan ini secara aktif membangun pesantren dan memperkenalkan sistem 

pendidikan klasikal yang terstruktur. Salah satu figur sentral dalam pengembangan 

pendidikan Islam di kerajaan ini adalah Syekh Yusuf al-Maqassari, seorang ulama besar 

yang memiliki hubungan intelektual lintas benua. Raja Tallo sendiri dikenal sebagai 

salah satu murid utamanya. (Ikhwansyah, 2023). menegaskan bahwa sistem pendidikan 

pesantren di Gowa-Tallo telah memainkan peran penting dalam memperkuat fondasi 

Islam di Sulawesi, serta membentuk ketahanan budaya Islam lokal terhadap pengaruh 

luar. Pendidikan tidak hanya menjadi sarana dakwah, tetapi juga alat pembebasan dan 

pemberdayaan masyarakat. 

 

 

 

https://jurnalp4i.com/index.php/academia


ACADEMIA : Jurnal Inovasi Riset Akademik 

Vol. 5 No. 2. Mei 2025 

E-ISSN : 2807-1808 

P-ISSN : 2807-2294 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/academia 
 

Copyright (c) 2025 ACADEMIA: Jurnal Inovasi Riset Akademik 

164  

C. Sistem dan Lembaga Pendidikan yang Muncul Pada Masa Awal di Indonesia 

Pendidikan Islam di Indonesia telah memiliki akar yang sangat panjang sebelum 

datangnya kolonialisme. Pada masa awal Islam masuk ke Nusantara, pendidikan belum 

berbentuk institusi formal seperti saat ini. Sebaliknya, sistemnya lebih bersifat organik, 

berbasis komunitas, dan dijalankan dalam lingkungan sosial yang bersifat spiritual dan 

kultural. Meskipun tidak terstruktur secara administratif, lembaga-lembaga pendidikan 

tersebut memegang peran sangat penting dalam mentransmisikan nilai-nilai Islam dan 

membangun fondasi intelektual umat. 

Lembaga-lembaga ini berkembang seiring dengan penyebaran Islam yang dilakukan 

oleh para ulama, wali, dan mubalig. Mereka menjadikan ruang-ruang sosial seperti masjid, 

langgar, surau, dan pesantren hingga akhirnya madrasah sebagai pusat pembelajaran agama 

dan tempat menanamkan ajaran Islam kepada masyarakat lokal. 

1. Masjid sebagai Pusat Pendidikan Islam Awal 

Masjid merupakan lembaga pendidikan Islam paling awal dan paling fundamental. 

Fungsi masjid tidak terbatas pada tempat ibadah, tetapi berkembang menjadi pusat ilmu 

pengetahuan, tempat berkumpulnya ulama dan santri, serta sarana dakwah dan 

transformasi sosial. Pada masa awal, para kiai dan ulama mengajarkan berbagai ilmu 

agama seperti tajwid, tafsir, hadis, fikih, akidah, bahkan tasawuf, secara langsung 

kepada jamaah. Metode yang digunakan meliputi halaqah (pengajian melingkar), 

sorogan (murid menghadap guru satu per satu), dan bandongan (guru membaca kitab, 

murid menyimak bersama). 

Masjid-masjid besar seperti Masjid Demak, Masjid Agung Banten, dan Masjid 

Menara Kudus tidak hanya menjadi pusat penyebaran Islam, tetapi juga pusat 

pendidikan yang menghasilkan banyak ulama lokal. Hingga kini, warisan ini dapat 

dilihat dalam model pendidikan yang diadopsi oleh masjid-masjid modern seperti 

Masjid Jogokariyan di Yogyakarta, yang masih menjalankan fungsi sebagai pusat 

dakwah, pemberdayaan ekonomi, dan pendidikan keislaman yang progresif (Widodo, 

2025). Karakter pendidikan masjid yang terbuka, inklusif, dan menyatu dengan 

masyarakat membuatnya menjadi simpul penting dalam perkembangan intelektual umat 

Islam Indonesia. 

2. Surau dan Langgar sebagai Pusat Pembelajaran Komunitas 

Surau dan langgar berkembang sebagai bentuk lokal dari lembaga pendidikan Islam 

yang menyesuaikan diri dengan budaya dan kondisi masyarakat setempat. Surau, yang 

berkembang di wilayah Minangkabau (Sumatera Barat), tidak hanya berfungsi sebagai 

tempat ibadah, tetapi juga sebagai tempat tinggal bagi pemuda, pusat musyawarah adat, 

serta ruang belajar agama. Dalam surau, para remaja laki-laki (anak nagari) dididik tidak 

hanya mengaji, tetapi juga belajar silat, budaya lokal, dan adab sehingga pendidikan 

spiritual, fisik, dan sosial berjalan beriringan. Surau menjadi simbol dari sistem 

pendidikan Islam yang memadukan tradisi lokal dengan nilai-nilai Islam. 

Sementara itu, langgar yang banyak dijumpai di Jawa, lebih kecil dari masjid dan 

biasanya berada di perkampungan. Langgar menjadi tempat belajar Al-Qur’an bagi 

anak-anak, tempat salat berjamaah, dan pengajian rutin masyarakat. Fungsi langgar 

sangat strategis dalam membina kesalehan komunitas di tingkat akar rumput. Meskipun 

fasilitasnya sederhana, langgar mampu menjalankan fungsi pendidikan informal yang 

cukup efektif dan menjangkau kelompok masyarakat yang tidak mampu mengakses 

pesantren. 

https://jurnalp4i.com/index.php/academia


ACADEMIA : Jurnal Inovasi Riset Akademik 

Vol. 5 No. 2. Mei 2025 

E-ISSN : 2807-1808 

P-ISSN : 2807-2294 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/academia 
 

Copyright (c) 2025 ACADEMIA: Jurnal Inovasi Riset Akademik 

165  

Keberadaan surau dan langgar mencerminkan betapa sistem pendidikan Islam pada 

masa awal sangat adaptif terhadap kondisi sosial dan budaya lokal. Ia hidup bersama 

masyarakat dan menjadi bagian integral dari dinamika kehidupan mereka. 

3. Pesantren sebagai Lembaga Pendidikan Islam Terorganisir 

Pesantren merupakan bentuk institusi pendidikan Islam tertua yang sudah 

terorganisir secara sistemik di Indonesia. Pesantren menjadi manifestasi dari proses 

formalisasi pendidikan Islam yang sebelumnya bersifat informal di masjid atau surau. 

Lembaga ini dipimpin oleh seorang kiai yang memiliki otoritas keilmuan dan spiritual 

tinggi, serta menjadi teladan bagi santri. Pesantren menyediakan tempat tinggal bagi 

santri (pondok), ruang belajar, dan masjid, yang menciptakan lingkungan pendidikan 

yang menyeluruh dan 24 jam. 

Materi pelajaran di pesantren pada masa awal didasarkan pada kitab kuning (turats) 

yang meliputi fikih, ushul fiqh, tauhid, akhlak, tasawuf, balaghah, dan ilmu alat (nahwu, 

sharaf). Sistem pengajaran menggunakan metode sorogan, bandongan, wetonan, dan 

halaqah, yang memungkinkan terjadinya penguasaan materi secara mendalam dan 

personal. Selain itu, kehidupan di pesantren menanamkan nilai-nilai seperti tawadhu', 

kemandirian, kerja keras, dan kedisiplinan. 

Pesantren juga menjadi basis dakwah dan perlawanan kultural terhadap hegemoni 

kolonial. Ketika sistem pendidikan Barat mulai masuk dan mencoba melemahkan 

pendidikan Islam, pesantren justru memperkuat identitas keislaman masyarakat dengan 

mempertahankan kurikulum tradisional dan jaringan kiai-santri yang kuat. Keunggulan 

pesantren terletak pada otonominya, baik dalam hal kurikulum, pendanaan, maupun 

kepemimpinan, yang menjadikannya lembaga independen dan tahan terhadap intervensi 

luar (Muqowim & Herlambang, 2024), Pesantren juga berperan besar dalam mencetak 

kader ulama, guru agama, dan tokoh-tokoh pergerakan Islam yang kemudian 

berkontribusi dalam perjuangan kemerdekaan dan pembentukan identitas nasional. 

4. Madrasah sebagai Peralihan Sistem Pendidikan 

Munculnya madrasah menandai peralihan sistem pendidikan dari model tradisional 

ke arah yang lebih formal dan sistematis. Tidak seperti pesantren yang tidak memiliki 

jenjang, madrasah mengenalkan struktur pendidikan berjenjang (ibtidaiyah, tsanawiyah, 

aliyah), kurikulum tertulis, evaluasi pembelajaran, serta penggunaan metode klasikal. 

Menurut (Chairiyah, 2021), madrasah lahir dari kebutuhan untuk menyelaraskan 

pendidikan agama dengan tuntutan modern, termasuk memasukkan pelajaran umum 

seperti matematika, bahasa Indonesia, dan ilmu pengetahuan alam. 

Karakteristik sistem pendidikan Islam masa awal mencakup beberapa hal penting: 

berbasis komunitas, spiritual dan moralistik, tanpa kurikulum formal, interaksi langsung, 

serta mandiri dan bebas dari pengaruh negara. Lembaga seperti masjid, surau, langgar, 

dan pesantren menjadi penggerak utama dalam membentuk struktur awal pendidikan 

Islam. 

Dengan demikian, sistem dan lembaga pendidikan Islam pada masa awal di 

Indonesia menunjukkan keberhasilan umat Islam membangun pendidikan berbasis nilai, 

spiritualitas, dan solidaritas sosial. Lembaga-lembaga tersebut menjadi pusat 

pembelajaran agama yang tidak hanya mendidik secara keilmuan, tetapi juga 

membentuk karakter dan identitas keislaman yang kuat. Keberhasilan lembaga-lembaga 

ini dalam mempertahankan eksistensinya hingga era modern menjadi bukti kuat bahwa 

pendidikan Islam tradisional memiliki fondasi yang kokoh, relevan, dan berdaya tahan 

tinggi terhadap perubahan zaman. 

 

https://jurnalp4i.com/index.php/academia


ACADEMIA : Jurnal Inovasi Riset Akademik 

Vol. 5 No. 2. Mei 2025 

E-ISSN : 2807-1808 

P-ISSN : 2807-2294 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/academia 
 

Copyright (c) 2025 ACADEMIA: Jurnal Inovasi Riset Akademik 

166  

D. Tantangan yang Dihadapi Pendidikan Islam Pada Masa Awal di Indonesia 

 Pendidikan Islam merupakan salah satu instrumen penting dalam penyebaran dan 

penguatan ajaran Islam di Nusantara. Kedatangannya pada abad ke-13 melalui para 

pedagang, ulama, dan mubalig dari Timur Tengah, India, dan Gujarat tidak hanya 

membawa agama, tetapi juga sistem pendidikan. Proses awal perkembangan pendidikan 

Islam berlangsung secara bertahap dan menghadapi berbagai rintangan yang kompleks, 

baik dari dalam maupun luar komunitas Muslim itu sendiri. 

1. Marginalisasi oleh Pemerintah Kolonial 

Pada masa awal, salah satu tantangan utama pendidikan Islam adalah *diskriminasi dan 

pembatasan dari pemerintah kolonial Belanda. (Putra, 2019),  mencatat bahwa sistem 

pendidikan Islam tradisional tidak diakui secara resmi oleh pemerintah kolonial, dan 

bahkan dicurigai sebagai sarang perlawanan politik. Ini menyebabkan pendidikan Islam 

berkembang secara informal, terbatas pada pesantren dan surau. 

2. Keterbatasan Sarana dan Infrastruktur 

Pendidikan Islam di masa awal berkembang secara mandiri, tanpa dukungan negara, 

sehingga sarana dan prasarana sangat minim. (Rosyad & Maarif, 2020),  menjelaskan 

bahwa keterbatasan ini menyebabkan rendahnya partisipasi masyarakat dalam 

pendidikan formal Islam. Tidak ada sistem pendidikan nasional yang mengakomodasi 

madrasah hingga abad ke-20. 

3. Dominasi Sistem Tradisional Non-Profesional 

Pada masa awal, metode pembelajaran masih bersifat tradisional—berbasis hafalan, 

ceramah, dan guru sentral (kyai), tanpa kurikulum baku. (Ristanti, 2023),  mencatat 

bahwa manajemen pendidikan Islam belum terstruktur, bahkan hingga awal abad 20. 

Perencanaan pendidikan sangat bergantung pada tokoh agama, bukan pada sistem yang 

terstandarisasi. 

4. Kesenjangan Akses Pendidikan antara Daerah 

Pendidikan Islam awal sangat terbatas pada komunitas tertentu, terutama di wilayah 

Jawa dan Sumatra. (Muslimin & Ruswandi, 2022), menyatakan bahwa belum ada 

pemerataan pendidikan Islam di luar pusat-pusat dakwah Islam awal, menyebabkan 

terjadinya kesenjangan intelektual antara wilayah. 

5. Persaingan dengan Pendidikan Barat dan Misi Kristen 

Pendidikan Islam juga mengalami tekanan dari kehadiran sistem pendidikan barat dan 

misi Kristen yang didukung penuh oleh kolonial. (Ahyar, 2020), menjelaskan bahwa hal 

ini memperparah kondisi pesantren karena orang tua mulai mengirimkan anak-anak 

mereka ke sekolah misi yang menawarkan peluang pekerjaan yang lebih besar. 

6. Kurangnya Integrasi Kurikulum Keislaman dan Ilmu Umum 

Salah satu tantangan yang terus berulang sejak masa awal adalah ketidakmampuan 

menyatukan ilmu agama dan ilmu duniawi dalam kurikulum. (Aripin, 2024), 

menyebutkan bahwa sejak masa awal hingga kini, pendidikan Islam masih berjuang 

menyatukan nilai-nilai keislaman dengan kompetensi akademik modern. 

7. Minimnya Kaderisasi Ulama dan Tenaga Pengajar 

Pada masa awal, pengajar (kyai atau ustadz) sangat terbatas dan tidak ada sistem 

kaderisasi yang sistematis. (Prasetia, 2020), menunjukkan bahwa reorientasi dan 

regenerasi tenaga pendidik masih menjadi PR besar sejak masa awal pendidikan Islam, 

karena pendidikan hanya bergantung pada individu karismatik. 

Pendidikan Islam di masa awal di Indonesia menghadapi berbagai tantangan besar. 

Meskipun bertahan dan menjadi fondasi pendidikan nasional pasca kemerdekaan, 

warisan tantangan ini masih terasa hingga kini. Reformasi sistemik baru dimulai setelah 

https://jurnalp4i.com/index.php/academia


ACADEMIA : Jurnal Inovasi Riset Akademik 

Vol. 5 No. 2. Mei 2025 

E-ISSN : 2807-1808 

P-ISSN : 2807-2294 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/academia 
 

Copyright (c) 2025 ACADEMIA: Jurnal Inovasi Riset Akademik 

167  

adanya pengakuan negara atas madrasah dan pesantren sebagai bagian dari sistem 

pendidikan nasional. 

 

KESIMPULAN  

Pendidikan Islam pada masa awal di Indonesia tidak hanya berperan sebagai sarana 

penyebaran agama, tetapi juga sebagai instrumen penting dalam membentuk struktur sosial, 

budaya, dan politik masyarakat. Melalui pendekatan damai yang mencakup perdagangan, 

dakwah, dan pernikahan, ajaran Islam dapat diterima oleh masyarakat lokal secara gradual. 

Pendidikan menjadi fondasi utama dalam memperkenalkan nilai-nilai Islam dan memperkuat 

identitas keagamaan masyarakat Nusantara. 

Lembaga-lembaga pendidikan tradisional seperti masjid, surau, langgar, dan pesantren 

memainkan peran penting dalam proses ini. Institusi-institusi ini tidak hanya menyampaikan 

ajaran agama, tetapi juga membina karakter, moralitas, dan spiritualitas generasi Muslim 

awal. Keberadaan lembaga-lembaga ini menunjukkan bahwa sistem pendidikan Islam telah 

terorganisir secara mandiri jauh sebelum kedatangan sistem pendidikan kolonial Barat, dan 

mampu beradaptasi dengan kondisi sosial-budaya setempat. 

Namun, pendidikan Islam pada masa awal tidak lepas dari tantangan. Keterbatasan 

infrastruktur, tekanan dari pemerintah kolonial, serta minimnya sumber daya manusia yang 

terlatih menjadi hambatan utama. Di sisi lain, tidak adanya sistem kurikulum formal dan 

dominasi metode pembelajaran tradisional juga menjadi kendala dalam mengembangkan 

pendidikan Islam yang profesional dan berkelanjutan. Meski begitu, kekuatan komunitas, 

peran sentral para ulama, dan fleksibilitas metode dakwah menjadi faktor utama yang 

memungkinkan pendidikan Islam tetap bertahan. 

Warisan pendidikan Islam awal hingga kini masih sangat terasa, terutama dalam 

bentuk pesantren dan madrasah yang terus berkontribusi terhadap sistem pendidikan nasional. 

Nilai-nilai seperti keberkahan ilmu, kedekatan guru dan murid, serta integrasi antara ilmu dan 

akhlak menjadi ciri khas pendidikan Islam yang tetap relevan. Oleh karena itu, memahami 

sejarah pendidikan Islam masa awal bukan hanya penting untuk mengetahui masa lalu, tetapi 

juga sebagai inspirasi dalam merumuskan arah pendidikan Islam di era modern. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Ahyar, M. K. (2020). Tantangan pondok pesantren menuju lembaga pendidikan Islam yang 

akuntabel. JIFA (Journal of Islamic Finance and Accounting), 3(1). 

Aripin, A. (2024). Tantangan pengembangan kurikulum pendidikan Islam dan strategi 

pengembangannya dalam menghadapi tuntutan kompetensi masa depan. Jurnal Al-

Mufidz: Jurnal Pendidikan Agama Islam, 1(2), 121-142. 

Aslan & Hifza. (2020). The Community Of Temajuk Border Education Values Paradigm On 

The School. International Journal of Humanities, Religion and Social Science, 4(1), 

13–20 

Aslan, A., & Suhari, S. (2019). Sejarah Kurikulum Pendidikan Islam di Brunei Darussalam. 

Jurnal Iqra’: Kajian Ilmu Pendidikan, 4(1), 113–127 

Bella, S., Irawan, M. F., & Shaleh. (2024). Jejak Historis Kebijakan Pendidikan Islam di 

Indonesia dalam  Lintasan  Sejarah. Jurnal  Inovatif  Manajemen  Pendidikan  Islam, 

3(1),  52–62 

Chairiyah, Y. (2021). Sejarah Perkembangan Sistem Pendidikan Madrasah Sebagai Lembaga 

Pendidikan Islam. MA'ALIM: Jurnal Pendidikan Islam, 2(01), 49-60. 

Fajri, I., Jamiat, A., Zalnur, M., & Masyhudi, F. (2024). Peradaban Pra Islam Dan 

Pengaruhnya Terhadap Pendidikan Islam Di Indonesia. Analysis, 2(2), 441-448. 

https://jurnalp4i.com/index.php/academia


ACADEMIA : Jurnal Inovasi Riset Akademik 

Vol. 5 No. 2. Mei 2025 

E-ISSN : 2807-1808 

P-ISSN : 2807-2294 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/academia 
 

Copyright (c) 2025 ACADEMIA: Jurnal Inovasi Riset Akademik 

168  

Fauzi, A. (2020). Peran Pesantren dalam Transformasi Sosial Masyarakat di Indonesia. 

Jurnal Pendidikan Islam, 8(1), 45–58. 

Hamdie, M. I. M., Assyauqi, M. I., Hidayati, N., & Waty, N. L. (2023). Pendidikan Islam Di 

Indonesia Sebelum Kemerdekaan. Titik Karya: Jurnal Sosial dan Humaniora 

Kontemporer, 1(01), 9-17. 

Harman, H., Nelli, J., & Azni, A. (2022). Hukum Perkawinan Islam Di Indonesia Latar 

Belakang Sejarah Dan Perkembengannya. Ijtihad: Jurnal Hukum Dan Ekonomi Islam, 

15(2), 323–323. 

Ikhwansyah, M. F. (2023). Periodesasi Pendidikan Islam Indonesia: Pesantren dan 

Madrasah. Innovative: Journal Of Social Science Research, 3(3), 8594-8608. 

Manullang, S. O., Mardani, M., Hendriarto, P., & Aslan, A. (2021). Understanding Islam and 

The Impact   on   Indonesian   Harmony   and   Diversity: Al-Ulum, 21(1). 2188 

Muqowim, M., & Herlambang, M. (2024). Sejarah Perkembangan Lembaga Pendidikan 

Islam di Indonesia. Jurnal Tarbiyatuna 

Muslimin, E., & Ruswandi, U. (2022). Tantangan, problematika dan peluang pembelajaran 

pendidikan agama islam di perguruan tinggi. Tarbiatuna: Journal of Islamic 

Education Studies, 2(1), 57-71. 

Nasution, A. (2024). Perkembangan Pendidikan Islam di Nusantara. Rayah Al-Islam.   

Niswah, C. (2014). Sejarah Pendidikan Islam. NoerFikri Offset. 

Prasetia, S. A. (2020). Reorientasi, peran dan tantangan pendidikan Islam di tengah 

pandemi. Jurnal Tarbawi, 9(1), 21-37. 

Prasetyo,  Moh.  T.  (2023).  Islam  Dan  Transformasi  Budaya  Lokal  Di Indonesia. 

Batuthah:   Jurnal   Sejarah   Padaban   Islam, 2(2),   150–162. 

Putra, P. H. (2019). Tantangan pendidikan islam dalam menghadapi society 5.0. Islamika: 

Jurnal Ilmu-Ilmu Keislaman, 19(02), 99-110. 

Ristanti, I. (2023). Digitalisasi Perencanaan Pendidikan Islam Di Madrasah. Mapendis: 

Jurnal Manajemen Pendidikan Islam, 1(1), 56-107. 

Rohmah,  A.  N., &  Zafi,  A.  A.  (2020).  Jejak Eksistensi  Mazhab  Syafi`i di  Indonesia. 

Jurnal Tamaddun:    Jurnal    Sejarah    Dan    Kebudayaan    Islam, 8(1). 6325 

Rosyad, A. M., & Maarif, M. A. (2020). Paradigma pendidikan demokrasi dan pendidikan 

Islam dalam menghadapi tantangan globalisasi di Indonesia. Nazhruna: Jurnal 

Pendidikan Islam, 3 (1), 75–99. 

Sutrisno, B. (2019). Akulturasi Nilai Lokal dan Pendidikan Islam pada Masa Awal 

Perkembangan Islam di Indonesia. Jurnal Sejarah dan Budaya, 13(2), 101–115. 

Wahyuni, I. (2013). Pendidikan Islam Masa Pra Islam di Indonesia. Al-TA'DIB: Jurnal 

Kajian Ilmu Kependidikan, 6(2), 129-144. 

Widodo, F. R. (2025). Memakmurkan Masjid Mensejahterakan Masyarakat: Masjid 

Jogokariyan. UIN Suka. 

Yahya, I., Putri, L. A., Hidayat, M. Z., Riadi, M. A., Agung, M. A. A., Gusmawarni, M., & 

Domo, A. A. (2023). Kiprah Kerajaan Islam Dalam Penyebaran Islam di 

Indonesia. Takuana: Jurnal Pendidikan, Sains, dan Humaniora, 2(1), 33-41. 

 

https://jurnalp4i.com/index.php/academia

