ACADEMIA : Jurnal Inovasi Riset Akademik
Vol. 5 No. 2. Mei 2025
E-ISSN : 2807-1808 -~

P-ISSN : 2807-2294
Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/academia Jurnal P4l

PENDIDIKAN ISLAM DI INDONESIA PADA MASA AWAL : SEBUAH
PERJALANAN SEJARAH

Choirun Niswah?, Fitria Maharani?, Nuria Amallia®, Fahima Ad Dini Adison*, Try
Andini®
UIN Raden Fatah Palembang!?34°
e-mail: choirunniswah_uin@radenfatah.ac.id?,
fitriamaharani_23041080103@radenfatah.ac.id?, nuriaamallial31@gmail.com?,
addinifahimah@gmail.com?, tryandini_23041080106@radenfatah.ac.id®

ABSTRAK
Acrtikel ini mengkaji sejarah perkembangan pendidikan Islam di Indonesia pada masa awal
masuknya Islam ke Nusantara. Proses Islamisasi berlangsung secara damai melalui jalur
perdagangan, dakwah, politik, pernikahan, dan pendidikan. Lembaga-lembaga seperti masjid,
surau, langgar, dan pesantren menjadi pusat utama pendidikan Islam yang menyatu dengan
budaya lokal. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi pustaka
untuk menelusuri dinamika lembaga dan sistem pendidikan Islam pra-kolonial. Penelitian
dimulai dengan menelusuri sumber-sumber primer dan sekunder melalui database seperti Google
Scholar, Garuda, DOAJ, dan SINTA menggunakan kata kunci tertentu. Selanjutnya, dipilih 20 sumber
yang paling relevan. Data yang terkumpul kemudian dianalisis secara deskriptif-analitis untuk
mengkaji perkembangan pendidikan Islam dalam konteks sosial dan historis. Hasil kajian
menunjukkan bahwa pendidikan Islam memiliki peran sentral dalam pembentukan identitas
keagamaan dan sosial masyarakat. Meskipun menghadapi berbagai tantangan seperti
keterbatasan infrastruktur dan tekanan kolonial, sistem pendidikan Islam awal mampu
bertahan dan beradaptasi hingga menjadi fondasi penting dalam sistem pendidikan nasional
saat ini.
Kata Kunci: Pendidikan Islam, Sejarah, Islamisasi di Indonesia, Lembaga Keagamaan Awal,
Nusantara

ABSTRACT
This article explores the historical development of Islamic education in Indonesia during the
early stages of Islam's arrival in the archipelago. The Islamization process occurred peacefully
through trade, preaching, politics, marriage, and education. Institutions such as mosques,
suraus, prayer houses, and pesantren served as key centers of Islamic learning that blended
with local culture. Using a qualitative approach and library research method, this study traces
the dynamics of pre-colonial Islamic educational systems and institutions. The researcher began
by searching for primary and secondary sources through databases such as Google Scholar, Garuda,
DOAJ, and SINTA using specific keywords. Next, 20 of the most relevant sources were selected. The
collected data were then analyzed using a descriptive-analytical approach to examine the development
of Islamic education in its social and historical context. The findings indicate that Islamic
education played a central role in shaping religious and social identity. Despite challenges
such as limited infrastructure and colonial pressure, early Islamic education systems endured
and adapted, ultimately becoming a foundational pillar of Indonesia’s national education
system today.
Keywords: Islamic Education, History, Islamization of Indonesia, Early Religious
Institutions, Archipelago

Copyright (c) 2025 ACADEMIA: Jurnal Inovasi Riset Akademik
158


https://jurnalp4i.com/index.php/academia
mailto:choirunniswah_uin@radenfatah.ac.id
mailto:fitriamaharani_23041080103@radenfatah.ac.id
mailto:nuriaamallia131@gmail.com
mailto:addinifahimah@gmail.com

ACADEMIA : Jurnal Inovasi Riset Akademik
Vol. 5 No. 2. Mei 2025
E-ISSN : 2807-1808 -~

P-ISSN : 2807-2294
Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/academia Jurnal P4l

PENDAHULUAN

Pendidikan merupakan salah satu pilar utama dalam pembentukan peradaban dan
identitas suatu bangsa. Dalam konteks Indonesia, pendidikan Islam memegang peranan
strategis sejak awal masuknya Islam ke Nusantara. Proses penyebaran Islam di Indonesia
tidak dilakukan melalui kekerasan atau penjajahan, melainkan dengan pendekatan damai yang
mengedepankan dakwah kultural, perdagangan, dan pendidikan. Strategi ini menjadikan
pendidikan Islam sebagai instrumen vital dalam membentuk struktur sosial, budaya, dan
spiritual masyarakat lokal. Penelitian yang dilakukan oleh Nasution (2024) menunjukkan
bahwa perkembangan pendidikan Islam di Nusantara terjadi secara bertahap melalui pengaruh
kerajaan-kerajaan Islam yang memperkenalkan sistem pendidikan berbasis pesantren dan
madrasah. Hal ini sejalan dengan temuan Yahya et al. (2023) yang mengungkapkan bahwa
kerajaan-kerajaan Islam seperti Samudera Pasai dan Demak memiliki peran signifikan dalam
penyebaran ajaran Islam melalui pendidikan sebagai media utama.

Mugowim dan Herlambang (2024) menunjukkan bahwa perkembangan lembaga
pendidikan Islam di Indonesia berlangsung seiring dengan kebutuhan masyarakat akan
pendidikan yang berbasis nilai-nilai agama. Sementara itu, Ikhwansyah (2023) menegaskan
bahwa pesantren dan madrasah merupakan wujud konkret dari sistem pendidikan Islam yang
telah mengakar kuat sejak masa awal perkembangannya di Indonesia. Masuknya Islam ke
Indonesia yang dimulai sejak abad ke-7 membawa transformasi signifikan dalam sistem
pengetahuan dan tata nilai masyarakat. Pendidikan Islam tidak hanya menjadi sarana
transmisi ajaran keagamaan, tetapi juga wadah pembentukan karakter dan identitas komunitas
Muslim. Lembaga-lembaga pendidikan seperti masjid, surau, pesantren, dan madrasah
memainkan peran penting dalam menyemai ilmu-ilmu keislaman serta membina generasi
yang berakhlak dan berilmu.

Sejarah mencatat bahwa pendidikan Islam berkembang dalam berbagai bentuk yang
adaptif terhadap konteks sosial dan budaya lokal. Temuan Yahya et al. (2023)
mengungkapkan bahwa kerajaan-kerajaan Islam seperti Samudera Pasai, Demak, Aceh
Darussalam, dan Gowa-Tallo memainkan peran strategis dalam penyebaran Islam serta
pendirian lembaga-lembaga pendidikan berbasis masjid dan pesantren. Di sisi lain, kajian
yang disampaikan oleh Hamdie et al. (2023) menunjukkan bahwa pendidikan Islam
mengalami berbagai tantangan pada masa kolonial, termasuk marginalisasi oleh pemerintah
penjajah, keterbatasan sarana pendidikan, dan tekanan dari sistem pendidikan Barat yang
lebih terstruktur dan formal. Kerajaan-kerajaan tersebut menjadi fondasi penting dalam
institusionalisasi pendidikan Islam di Indonesia, meskipun harus terus menyesuaikan diri
dengan berbagai hambatan yang muncul.

Melalui kajian historis yang mendalam, artikel ini berupaya menelusuri jejak
perjalanan pendidikan Islam pada masa awal di Indonesia. Penelitian ini bertujuan untuk
menggambarkan dinamika, tantangan, serta kontribusi pendidikan Islam dalam proses
pembentukan masyarakat Muslim di Nusantara. Dengan pendekatan kualitatif berbasis studi
pustaka, tulisan ini tidak hanya menyajikan narasi historis, tetapi juga memberikan refleksi
kritis terhadap relevansi dan kesinambungan nilai-nilai pendidikan Islam dalam konteks
Indonesia kontemporer. Pendidikan Islam telah memainkan peran penting dalam membentuk
struktur sosial dan budaya masyarakat, khususnya melalui lembaga-lembaga seperti pesantren
dan madrasah (Fauzi, 2020). Selain itu, perkembangan pendidikan Islam di masa awal
menunjukkan adanya adaptasi nilai-nilai lokal dengan ajaran Islam yang memperkuat kohesi
sosial dan identitas keagamaan masyarakat (Sutrisno, 2019). Kajian ini diharapkan dapat
memberikan kontribusi teoritis dan praktis dalam memahami warisan pendidikan Islam serta
implikasinya bagi pengembangan sistem pendidikan di era modern.

Copyright (c) 2025 ACADEMIA: Jurnal Inovasi Riset Akademik
159


https://jurnalp4i.com/index.php/academia

ACADEMIA : Jurnal Inovasi Riset Akademik
Vol. 5 No. 2. Mei 2025
E-ISSN : 2807-1808 -~

P-ISSN : 2807-2294
Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/academia Jurnal P4l

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi kepustakaan
(library research). Data dikumpulkan dari berbagai sumber primer dan sekunder seperti buku-
buku sejarah, jurnal ilmiah, manuskrip kuno, dan laporan penelitian yang relevan dengan
sejarah pendidikan Islam di Indonesia. Proses penelusuran dilakukan melalui beberapa
database akademik seperti Google Scholar, Garuda, DOAJ, dan SINTA, dengan
menggunakan kata kunci seperti “pendidikan Islam awal di Indonesia,” “sejarah pesantren,”
“perkembangan madrasah tradisional,” “kerajaan Islam dan pendidikan,” serta “pengaruh
Islam dalam sistem pendidikan lokal.” Secara keseluruhan, terdapat 20 sumber yang dikaji
secara mendalam untuk memperoleh gambaran komprehensif mengenai dinamika pendidikan
Islam di Indonesia pada masa awal.

Analisis data dilakukan secara deskriptif-analitis, yaitu dengan mendeskripsikan
fenomena sejarah pendidikan Islam dan kemudian menganalisis signifikansinya dalam
konteks sosial dan keagamaan. Pendekatan ini memungkinkan peneliti untuk memahami
secara mendalam narasi historis serta interpretasi terhadap perkembangan pendidikan Islam
pada masa awal. Penelitian ini difokuskan pada sejarah masuknya dan perkembangan
pendidikan Islam di Indonesia, pendidikan Islam pada masa kerajaan Islam pra kolonialisme,
sistem dan lembaga pendidikan yang muncul pada masa awal, serta tantangan yang dihadapi
pendidikan Islam dalam konteks historis dan sosial.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Hasil

Setelah dilakukan analisis terhadap literatur yang sudah dipilih, Berikut ini disajikan
ringkasan dalam bentuk tabel yang merangkum poin-poin penting dari pembahasan mengenai
sejarah pendidikan Islam di Indonesia. Tabel ini mencakup aspek perkembangan awal, peran
kerajaan Islam, sistem dan lembaga pendidikan, serta tantangan yang dihadapi pada masa
awal. Setiap poin dilengkapi dengan ringkasan hasil kajian dan sumber rujukan dari penelitian
ilmiah yang relevan.

Tabel 1. Analisis Literatur Sejarah Pendidikan Islam di Indonesia

No Poin Pembahasan Ringkasan Hasil Sumber
1. Masuknya dan Islam masuk ke Indonesia melalui jalur  Niswah (2022); Harman
Perkembangan perdagangan, dakwah, politik, et al. (2022); Prasetyo
Awal Pendidikan  pendidikan, dan pernikahan. Materi ajar (2023); Aslan & Suhari
Islam awal dimulai dari dua kalimat syahadat, (2019); Rohmah & Zafi
dilanjutkan dengan rukun Islam dan (2020); (Bella et al.,
ajaran ibadah. 2024)
2. Pendidikan Islam  Kerajaan seperti Samudera Pasai, Wahyuni (2013); Yahya
pada Masa Kerajaan Demak, Aceh, dan Gowa-Tallo et al. (2023); Fajri et al.
Islam membangun sistem pendidikan Islam (2024); Ikhwansyah

yang kuat. Institusi seperti pesantren dan (2023)
dayah menjadi pusat keilmuan dan

dakwah.
3. Sistem dan Masjid, surau, langgar, pesantren, dan ~ Widodo (2025);
Lembaga madrasah menjadi lembaga pendidikan  Mugowim &
Pendidikan Awal  utama. Sistem pendidikan bersifat Herlambang (2024);

komunitas, spiritual, dan adaptif terhadap Chairiyah (2021)

Copyright (c) 2025 ACADEMIA: Jurnal Inovasi Riset Akademik
160


https://jurnalp4i.com/index.php/academia

ACADEMIA : Jurnal Inovasi Riset Akademik
Vol. 5 No. 2. Mei 2025

E-ISSN : 2807-1808 -~

P-ISSN : 2807-2294

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/academia Jurnal P4l

No Poin Pembahasan Ringkasan Hasil Sumber

budaya lokal.
4. Tantangan Menghadapi marginalisasi kolonial, Putra (2019); Rosyad &

Pendidikan Islam  keterbatasan sarana, dominasi sistem Maarif (2020); Ristanti
Masa Awal tradisional, ketimpangan akses, (2023); Muslimin &

persaingan dengan pendidikan Barat, Ruswandi (2022); Ahyar
dualisme kurikulum, dan minimnya (2020); Aripin (2024);
kaderisasi ulama. Prasetia (2020)

Pembahasan
A. Sejarah Masuknya dan Perkembangan Pendidikan Islam pada Masa Awal di

Indonesia

Proses pembentukan dan perkembangan komunitas Islam yang awal terjadi
melalui berbagai jenis interaksi, seperti transaksi perdagangan, pernikahan, dan dakwah
secara langsung, baik yang dilakukan secara individu maupun kelompok. Dari beragam
interaksi ini, suatu proses pembelajaran dan pengajaran Islam berlangsung meskipun dalam
wujud yang sederhana. Materi pertama yang diajarkan adalah kalimat Syahadat, karena
untuk memeluk Islam, seseorang harus mengucapkan kedua kalimat Syahadat terlebih
dahulu. Sebab, siapa pun yang telah mengucapkan kedua kalimat tersebut sudah dianggap
sebagai seorang muslim. Dengan demikian, kita dapat memahami bahwa dalam Islam telah
terdapat kemudahan, dan pendidikan Islam dimulai dari hal-hal yang paling sederhana.

Para penyebar pertama ajaran Islam mengembangkan agama ini (pendidikan
Islam) secara bertahap dan dalam cara yang mudah, secara perlahan-lahan. Singkatnya,
ketika seseorang mengucapkan dua kalimat Syahadat serta menerima enam pokok iman
dan lima rukun Islam, ia dianggap sebagai seorang muslim. Selanjutnya, barulah diajarkan
bagaimana melaksanakan shalat lima waktu, cara membaca al-Qur’an, dan hal-hal lainnya
(Niswah, 2022).

Masuknya Islam ke Indonesia berlangsung secara perlahan, dimulai pada sekitar
abad ketujuh melalui para pedagang yang berasal dari Arab dan India. Penyebaran agama
ini berjalan dengan cara yang damai, tanpa adanya invasi militer yang signifikan. Agama
ini berkembang melalui rute perdagangan, perkawinan, serta pendidikan yang diberikan
oleh para ulama. Beberapa kerajaan Islam mulai muncul, seperti Samudra Pasai di Aceh
dan Demak di Jawa, yang selanjutnya memainkan peran krusial dalam penyebaran Islam di
kawasan Nusantara (Harman et al., 2022).

Perkembangan agama Islam membawa transformasi dalam struktur sosial dan
politik. Ide tentang kesultanan mulai mengambil alih sistem kerajaan yang dipengaruhi
Hindu-Buddha. Penerapan hukum Islam (syariah) mulai muncul di beberapa wilayah,
meskipun kerap kali bersamaan dengan hukum yang berasal dari adat. Penggunaan bahasa
Arab dan aksara Arab (yang selanjutnya bertransisi menjadi aksara Jawi dan Pegon) mulai
meluas, terutama dalam ranah keagamaan dan sastra (Prasetyo, 2023).

Jalur masuknya Islam ke Indonesia bisa dijelaskan melalui beberapa aspek kunci:

1. Pertama, Jalur Perdagangan: Ini adalah rute utama bagi masuknya Islam ke tanah air.
Para pedagang Muslim yang berasal dari Arab, Persia, dan India yang menjalankan
kegiatan perdagangan di kawasan Nusantara memperkenalkan ajaran Islam kepada
penduduk setempat. Mereka singgah di pelabuhan-pelabuhan strategis seperti Pasai,
Perlak, Malaka, serta kota-kota pesisir lainnya. Dalam interaksi perdagangan yang
berlangsung intensif, terjalin pertukaran tidak hanya barang tetapi juga pemikiran serta

Copyright (c) 2025 ACADEMIA: Jurnal Inovasi Riset Akademik
161


https://jurnalp4i.com/index.php/academia

ACADEMIA : Jurnal Inovasi Riset Akademik
Vol. 5 No. 2. Mei 2025
E-ISSN : 2807-1808 -~

P-ISSN : 2807-2294
Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/academia Jurnal P4l

keyakinan. Pedagang-pedagang Muslim ini kerap tinggal lebih lama, bahkan menjalin
pernikahan dengan warga lokal, sehingga memungkinkan penyebaran Islam yang lebih
mendalam (Aslan & Suhari, 2019).

2. Kedua, Jalur Dakwah: Para ulama dan sufi memiliki peran yang signifikan dalam
penyebaran Islam di Indonesia. Mereka melakukan perjalanan untuk menyebarkan
ajaran Islam kepada masyarakat lokal. Para penyebar agama ini, yang sering disebut
sebagai Wali Songo di Jawa, tidak hanya mengajarkan aspek spiritual, tetapi juga
beradaptasi dengan budaya setempat. Mereka menerapkan pendekatan kultural,
misalnya melalui seni dan sastra, untuk mengenalkan Islam. Metode dakwah yang
bersifat akomodatif dan tidak konfrontatif ini membuat masyarakat lokal lebih mudah
menerima ajaran Islam (Aslan & Suhari, 2019).

3. Ketiga, Jalur Politik: Seiring berjalannya waktu, sejumlah pemimpin setempat
mengadopsi agama Islam, yang diikuti oleh masyarakat mereka. Perubahan keyakinan
para penguasa ini biasanya dipicu oleh pernikahan atau aliansi politik dengan keluarga
Muslim. Salah satu contohnya adalah Sultan Malik Al-Saleh dari Samudra Pasai, yang
dikenal sebagai penguasa Muslim pertama di kawasan Nusantara. Setelah para
penguasa tersebut beralih ke Islam, tata pemerintahan mereka mulai memanfaatkan
sistem kesultanan Islam. Hal ini mempercepat proses penyebaran Islam di wilayah
yang mereka pimpin, karena masyarakat cenderung mengikuti agama yang dianut oleh
pemimpin mereka (Rohmah & Zafi, 2020).

4. Keempat, Jalur Pendidikan: Pendirian institusi pendidikan Islam seperti pesantren dan
madrasah berperan penting dalam penyebaran dan pendalaman pemahaman ajaran
Islam. Para santri yang telah menyelesaikan pendidikan mereka kemudian kembali ke
daerah asal mereka dan menyebarkan pengetahuan yang mereka peroleh. Sistem
pendidikan ini tidak hanya fokus pada ajaran agama, tetapi juga ilmu pengetahuan
lainnya, sehingga banyak orang tertarik untuk mengejar Pendidikan (Aslan & Hifza,
2020); (Manullang et al., 2021).

5. Kelima, Jalur Pernikahan: Pemaduan antara pedagang Muslim atau ulama dengan
penduduk setempat, terutama dari kalangan bangsawan, mempercepat proses
penyebaran Islam. Keturunan yang lahir dari pernikahan tersebut sering kali menjadi
pelopor dalam menyebarkan Islam di komunitas mereka. Pendekatan ini terbukti efektif
dalam membangun koneksi sosial dan politik yang mendukung pertumbuhan Islam
(Bella et al., 2024).

B. Pendidikan Islam Pada Masa Kerajaan Islam (Pra Kolonialisme) di Indonesia

Islam masuk ke Nusantara melalui jalur dagang pada abad ke-7 hingga ke-13,
namun institusi pendidikan Islam mulai berkembang pesat seiring berdirinya kerajaan-
kerajaan Islam seperti Samudera Pasai, Demak, Aceh Darussalam, dan Gowa-Tallo. Dalam
konteks ini, pendidikan tidak hanya berfungsi sebagai transmisi ilmu agama, melainkan
juga sebagai alat penyebaran Islam dan pembentukan identitas sosial-keagamaan
masyarakat.

Menurut (Wahyuni, 2013), sebelum munculnya sistem pendidikan formal Barat,
kerajaan-kerajaan Islam telah membentuk pusat pendidikan seperti pesantren dan surau
yang berfungsi sebagai pusat keilmuan, spiritualitas, dan perjuangan sosial-politik
masyarakat Muslim.

1. Kerajaan Samudera Pasai (Abad ke-13-15)
Sebagai kerajaan Islam pertama di Indonesia, Samudera Pasai memegang peranan
penting dalam membentuk fondasi pendidikan Islam di Nusantara. Islam dijadikan
Copyright (c) 2025 ACADEMIA: Jurnal Inovasi Riset Akademik
162


https://jurnalp4i.com/index.php/academia

ACADEMIA : Jurnal Inovasi Riset Akademik
Vol. 5 No. 2. Mei 2025
E-ISSN : 2807-1808 -~

P-ISSN : 2807-2294
Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/academia Jurnal P4l

sebagai agama resmi negara, yang kemudian mendorong berkembangnya institusi
pendidikan berbasis keislaman. Masjid dan surau menjadi pusat pembelajaran, di mana
para ulama mengajarkan Al-Qur'an, hadis, fikih, hingga tasawuf. Hubungan erat dengan
pusat-pusat keilmuan Islam di Timur Tengah, seperti Mesir dan Mekkah, memperkuat
posisi Samudera Pasai sebagai jembatan intelektual antara dunia Islam Arab dan Asia
Tenggara. Pada abad ke-14, Samudera Pasai telah menjelma menjadi pusat studi Islam
terkemuka di Asia Tenggara. Hal ini menunjukkan bahwa kerajaan ini bukan sekadar
pelopor Islamisasi, tetapi juga pemrakarsa perkembangan pendidikan tinggi Islam di
wilayah ini.

2. Kerajaan Demak (Abad ke-15-16)
Kerajaan Demak tidak hanya dikenal sebagai kekuatan militer Islam yang pertama di
tanah Jawa, namun juga sebagai pelopor pendidikan Islam berbasis pesantren. Para Wali
Songo memainkan peran vital dalam pengembangan sistem pendidikan ini, dengan
Sunan Ampel dan Sunan Kalijaga sebagai tokoh sentral. Mereka mendirikan pesantren
yang tidak hanya mengajarkan ilmu agama, tetapi juga menyampaikan dakwah dengan
pendekatan budaya lokal seperti seni wayang, gamelan, dan tembang Jawa, menjadikan
pendidikan lebih inklusif dan mudah diterima oleh masyarakat. (Yahya et al., 2023),
menegaskan bahwa Kerajaan Demak sukses memadukan dakwah dan pendidikan Islam
dalam bentuk yang praktis dan kontekstual. Melalui pendekatan ini, pesan Islam tidak
hanya diterima sebagai doktrin, melainkan sebagai budaya hidup yang menyatu dengan
kearifan lokal.

3. Kesultanan Aceh Darussalam (Abad ke-16-17)
Aceh menjadi simbol kejayaan intelektual Islam di kawasan barat Nusantara. Di bawah
pemerintahan Sultan Iskandar Muda dan Sultanah Shafiatuddin, Aceh tidak hanya
unggul dalam kekuatan militer dan perdagangan, tetapi juga membangun sistem
pendidikan Islam yang sangat maju. Lembaga pendidikan Dayah menjadi pusat
pengajaran teologi, filsafat, dan tasawuf, serta menjadi tempat berkembangnya
pemikiran para ulama besar seperti Hamzah Fansuri dan Nuruddin ar-Raniri.
(Fajri et al., 2024) menyatakan bahwa Aceh berhasil membentuk struktur pendidikan
yang mencerminkan nilai-nilai sufisme dan keilmuan tinggi, menempatkannya sebagai
pilar pendidikan tinggi Islam pada masanya. Pendidikan di Aceh tidak hanya bersifat
formal, tetapi juga spiritual, mencerminkan integrasi antara ilmu pengetahuan dan
kebijaksanaan sufistik.

4. Kerajaan Gowa-Tallo (Abad ke-17)
Di kawasan timur Indonesia, Kerajaan Gowa-Tallo berperan penting dalam proses
Islamisasi dan pengembangan pendidikan Islam. Setelah menerima Islam sebagai agama
resmi, kerajaan ini secara aktif membangun pesantren dan memperkenalkan sistem
pendidikan klasikal yang terstruktur. Salah satu figur sentral dalam pengembangan
pendidikan Islam di kerajaan ini adalah Syekh Yusuf al-Magassari, seorang ulama besar
yang memiliki hubungan intelektual lintas benua. Raja Tallo sendiri dikenal sebagai
salah satu murid utamanya. (Ikhwansyah, 2023). menegaskan bahwa sistem pendidikan
pesantren di Gowa-Tallo telah memainkan peran penting dalam memperkuat fondasi
Islam di Sulawesi, serta membentuk ketahanan budaya Islam lokal terhadap pengaruh
luar. Pendidikan tidak hanya menjadi sarana dakwah, tetapi juga alat pembebasan dan
pemberdayaan masyarakat.

Copyright (c) 2025 ACADEMIA: Jurnal Inovasi Riset Akademik
163


https://jurnalp4i.com/index.php/academia

ACADEMIA : Jurnal Inovasi Riset Akademik
Vol. 5 No. 2. Mei 2025
E-ISSN : 2807-1808 -~

P-ISSN : 2807-2294
Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/academia Jurnal P4l

C. Sistem dan Lembaga Pendidikan yang Muncul Pada Masa Awal di Indonesia

Pendidikan Islam di Indonesia telan memiliki akar yang sangat panjang sebelum
datangnya kolonialisme. Pada masa awal Islam masuk ke Nusantara, pendidikan belum
berbentuk institusi formal seperti saat ini. Sebaliknya, sistemnya lebih bersifat organik,
berbasis komunitas, dan dijalankan dalam lingkungan sosial yang bersifat spiritual dan
kultural. Meskipun tidak terstruktur secara administratif, lembaga-lembaga pendidikan
tersebut memegang peran sangat penting dalam mentransmisikan nilai-nilai Islam dan
membangun fondasi intelektual umat.

Lembaga-lembaga ini berkembang seiring dengan penyebaran Islam yang dilakukan
oleh para ulama, wali, dan mubalig. Mereka menjadikan ruang-ruang sosial seperti masjid,
langgar, surau, dan pesantren hingga akhirnya madrasah sebagai pusat pembelajaran agama
dan tempat menanamkan ajaran Islam kepada masyarakat lokal.

1. Masjid sebagai Pusat Pendidikan Islam Awal

Masjid merupakan lembaga pendidikan Islam paling awal dan paling fundamental.
Fungsi masjid tidak terbatas pada tempat ibadah, tetapi berkembang menjadi pusat ilmu
pengetahuan, tempat berkumpulnya ulama dan santri, serta sarana dakwah dan
transformasi sosial. Pada masa awal, para kiai dan ulama mengajarkan berbagai ilmu
agama seperti tajwid, tafsir, hadis, fikih, akidah, bahkan tasawuf, secara langsung
kepada jamaah. Metode yang digunakan meliputi halagah (pengajian melingkar),
sorogan (murid menghadap guru satu per satu), dan bandongan (guru membaca kitab,
murid menyimak bersama).

Masjid-masjid besar seperti Masjid Demak, Masjid Agung Banten, dan Masjid
Menara Kudus tidak hanya menjadi pusat penyebaran Islam, tetapi juga pusat
pendidikan yang menghasilkan banyak ulama lokal. Hingga Kini, warisan ini dapat
dilihat dalam model pendidikan yang diadopsi oleh masjid-masjid modern seperti
Masjid Jogokariyan di Yogyakarta, yang masih menjalankan fungsi sebagai pusat
dakwah, pemberdayaan ekonomi, dan pendidikan keislaman yang progresif (Widodo,
2025). Karakter pendidikan masjid yang terbuka, inklusif, dan menyatu dengan
masyarakat membuatnya menjadi simpul penting dalam perkembangan intelektual umat
Islam Indonesia.

2. Surau dan Langgar sebagai Pusat Pembelajaran Komunitas

Surau dan langgar berkembang sebagai bentuk lokal dari lembaga pendidikan Islam
yang menyesuaikan diri dengan budaya dan kondisi masyarakat setempat. Surau, yang
berkembang di wilayah Minangkabau (Sumatera Barat), tidak hanya berfungsi sebagai
tempat ibadah, tetapi juga sebagai tempat tinggal bagi pemuda, pusat musyawarah adat,
serta ruang belajar agama. Dalam surau, para remaja laki-laki (anak nagari) dididik tidak
hanya mengaji, tetapi juga belajar silat, budaya lokal, dan adab sehingga pendidikan
spiritual, fisik, dan sosial berjalan beriringan. Surau menjadi simbol dari sistem
pendidikan Islam yang memadukan tradisi lokal dengan nilai-nilai Islam.

Sementara itu, langgar yang banyak dijumpai di Jawa, lebih kecil dari masjid dan
biasanya berada di perkampungan. Langgar menjadi tempat belajar Al-Qur’an bagi
anak-anak, tempat salat berjamaah, dan pengajian rutin masyarakat. Fungsi langgar
sangat strategis dalam membina kesalehan komunitas di tingkat akar rumput. Meskipun
fasilitasnya sederhana, langgar mampu menjalankan fungsi pendidikan informal yang
cukup efektif dan menjangkau kelompok masyarakat yang tidak mampu mengakses
pesantren.

Copyright (c) 2025 ACADEMIA: Jurnal Inovasi Riset Akademik
164


https://jurnalp4i.com/index.php/academia

ACADEMIA : Jurnal Inovasi Riset Akademik
Vol. 5 No. 2. Mei 2025
E-ISSN : 2807-1808 -~

P-ISSN : 2807-2294
Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/academia Jurnal P4l

Keberadaan surau dan langgar mencerminkan betapa sistem pendidikan Islam pada
masa awal sangat adaptif terhadap kondisi sosial dan budaya lokal. la hidup bersama
masyarakat dan menjadi bagian integral dari dinamika kehidupan mereka.

3. Pesantren sebagai Lembaga Pendidikan Islam Terorganisir

Pesantren merupakan bentuk institusi pendidikan Islam tertua yang sudah

terorganisir secara sistemik di Indonesia. Pesantren menjadi manifestasi dari proses
formalisasi pendidikan Islam yang sebelumnya bersifat informal di masjid atau surau.
Lembaga ini dipimpin oleh seorang kiai yang memiliki otoritas keilmuan dan spiritual
tinggi, serta menjadi teladan bagi santri. Pesantren menyediakan tempat tinggal bagi
santri (pondok), ruang belajar, dan masjid, yang menciptakan lingkungan pendidikan
yang menyeluruh dan 24 jam.

Materi pelajaran di pesantren pada masa awal didasarkan pada kitab kuning (turats)
yang meliputi fikih, ushul figh, tauhid, akhlak, tasawuf, balaghah, dan ilmu alat (nahwu,
sharaf). Sistem pengajaran menggunakan metode sorogan, bandongan, wetonan, dan
halagah, yang memungkinkan terjadinya penguasaan materi secara mendalam dan
personal. Selain itu, kehidupan di pesantren menanamkan nilai-nilai seperti tawadhu’,
kemandirian, kerja keras, dan kedisiplinan.

Pesantren juga menjadi basis dakwah dan perlawanan kultural terhadap hegemoni
kolonial. Ketika sistem pendidikan Barat mulai masuk dan mencoba melemahkan
pendidikan Islam, pesantren justru memperkuat identitas keislaman masyarakat dengan
mempertahankan kurikulum tradisional dan jaringan kiai-santri yang kuat. Keunggulan
pesantren terletak pada otonominya, baik dalam hal kurikulum, pendanaan, maupun
kepemimpinan, yang menjadikannya lembaga independen dan tahan terhadap intervensi
luar (Mugowim & Herlambang, 2024), Pesantren juga berperan besar dalam mencetak
kader ulama, guru agama, dan tokoh-tokoh pergerakan Islam yang kemudian
berkontribusi dalam perjuangan kemerdekaan dan pembentukan identitas nasional.

4. Madrasah sebagai Peralihan Sistem Pendidikan

Munculnya madrasah menandai peralihan sistem pendidikan dari model tradisional
ke arah yang lebih formal dan sistematis. Tidak seperti pesantren yang tidak memiliki
jenjang, madrasah mengenalkan struktur pendidikan berjenjang (ibtidaiyah, tsanawiyah,
aliyah), kurikulum tertulis, evaluasi pembelajaran, serta penggunaan metode klasikal.
Menurut (Chairiyah, 2021), madrasah lahir dari kebutuhan untuk menyelaraskan
pendidikan agama dengan tuntutan modern, termasuk memasukkan pelajaran umum
seperti matematika, bahasa Indonesia, dan ilmu pengetahuan alam.

Karakteristik sistem pendidikan Islam masa awal mencakup beberapa hal penting:
berbasis komunitas, spiritual dan moralistik, tanpa kurikulum formal, interaksi langsung,
serta mandiri dan bebas dari pengaruh negara. Lembaga seperti masjid, surau, langgar,
dan pesantren menjadi penggerak utama dalam membentuk struktur awal pendidikan
Islam.

Dengan demikian, sistem dan lembaga pendidikan Islam pada masa awal di
Indonesia menunjukkan keberhasilan umat Islam membangun pendidikan berbasis nilai,
spiritualitas, dan solidaritas sosial. Lembaga-lembaga tersebut menjadi pusat
pembelajaran agama yang tidak hanya mendidik secara keilmuan, tetapi juga
membentuk karakter dan identitas keislaman yang kuat. Keberhasilan lembaga-lembaga
ini dalam mempertahankan eksistensinya hingga era modern menjadi bukti kuat bahwa
pendidikan Islam tradisional memiliki fondasi yang kokoh, relevan, dan berdaya tahan
tinggi terhadap perubahan zaman.

Copyright (c) 2025 ACADEMIA: Jurnal Inovasi Riset Akademik
165


https://jurnalp4i.com/index.php/academia

ACADEMIA : Jurnal Inovasi Riset Akademik
Vol. 5 No. 2. Mei 2025
E-ISSN : 2807-1808 -~

P-ISSN : 2807-2294
Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/academia Jurnal P4l

D. Tantangan yang Dihadapi Pendidikan Islam Pada Masa Awal di Indonesia
Pendidikan Islam merupakan salah satu instrumen penting dalam penyebaran dan
penguatan ajaran Islam di Nusantara. Kedatangannya pada abad ke-13 melalui para
pedagang, ulama, dan mubalig dari Timur Tengah, India, dan Gujarat tidak hanya
membawa agama, tetapi juga sistem pendidikan. Proses awal perkembangan pendidikan
Islam berlangsung secara bertahap dan menghadapi berbagai rintangan yang kompleks,
baik dari dalam maupun luar komunitas Muslim itu sendiri.
1. Marginalisasi oleh Pemerintah Kolonial
Pada masa awal, salah satu tantangan utama pendidikan Islam adalah *diskriminasi dan
pembatasan dari pemerintah kolonial Belanda. (Putra, 2019), mencatat bahwa sistem
pendidikan Islam tradisional tidak diakui secara resmi oleh pemerintah kolonial, dan
bahkan dicurigai sebagai sarang perlawanan politik. Ini menyebabkan pendidikan Islam
berkembang secara informal, terbatas pada pesantren dan surau.
2. Keterbatasan Sarana dan Infrastruktur
Pendidikan Islam di masa awal berkembang secara mandiri, tanpa dukungan negara,
sehingga sarana dan prasarana sangat minim. (Rosyad & Maarif, 2020), menjelaskan
bahwa keterbatasan ini menyebabkan rendahnya partisipasi masyarakat dalam
pendidikan formal Islam. Tidak ada sistem pendidikan nasional yang mengakomodasi
madrasah hingga abad ke-20.
3. Dominasi Sistem Tradisional Non-Profesional
Pada masa awal, metode pembelajaran masih bersifat tradisional—berbasis hafalan,
ceramah, dan guru sentral (kyai), tanpa kurikulum baku. (Ristanti, 2023), mencatat
bahwa manajemen pendidikan Islam belum terstruktur, bahkan hingga awal abad 20.
Perencanaan pendidikan sangat bergantung pada tokoh agama, bukan pada sistem yang
terstandarisasi.
4. Kesenjangan Akses Pendidikan antara Daerah
Pendidikan Islam awal sangat terbatas pada komunitas tertentu, terutama di wilayah
Jawa dan Sumatra. (Muslimin & Ruswandi, 2022), menyatakan bahwa belum ada
pemerataan pendidikan Islam di luar pusat-pusat dakwah Islam awal, menyebabkan
terjadinya kesenjangan intelektual antara wilayah.
5. Persaingan dengan Pendidikan Barat dan Misi Kristen
Pendidikan Islam juga mengalami tekanan dari kehadiran sistem pendidikan barat dan
misi Kristen yang didukung penuh oleh kolonial. (Ahyar, 2020), menjelaskan bahwa hal
ini memperparah kondisi pesantren karena orang tua mulai mengirimkan anak-anak
mereka ke sekolah misi yang menawarkan peluang pekerjaan yang lebih besar.
6. Kurangnya Integrasi Kurikulum Keislaman dan llmu Umum
Salah satu tantangan yang terus berulang sejak masa awal adalah ketidakmampuan
menyatukan ilmu agama dan ilmu duniawi dalam kurikulum. (Aripin, 2024),
menyebutkan bahwa sejak masa awal hingga kini, pendidikan Islam masih berjuang
menyatukan nilai-nilai keislaman dengan kompetensi akademik modern.
7. Minimnya Kaderisasi Ulama dan Tenaga Pengajar
Pada masa awal, pengajar (kyai atau ustadz) sangat terbatas dan tidak ada sistem
kaderisasi yang sistematis. (Prasetia, 2020), menunjukkan bahwa reorientasi dan
regenerasi tenaga pendidik masih menjadi PR besar sejak masa awal pendidikan Islam,
karena pendidikan hanya bergantung pada individu karismatik.
Pendidikan Islam di masa awal di Indonesia menghadapi berbagai tantangan besar.
Meskipun bertahan dan menjadi fondasi pendidikan nasional pasca kemerdekaan,
warisan tantangan ini masih terasa hingga kini. Reformasi sistemik baru dimulai setelah
Copyright (c) 2025 ACADEMIA: Jurnal Inovasi Riset Akademik
166


https://jurnalp4i.com/index.php/academia

ACADEMIA : Jurnal Inovasi Riset Akademik
Vol. 5 No. 2. Mei 2025
E-ISSN : 2807-1808 -~

P-ISSN : 2807-2294
Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/academia Jurnal P4l

adanya pengakuan negara atas madrasah dan pesantren sebagai bagian dari sistem
pendidikan nasional.

KESIMPULAN

Pendidikan Islam pada masa awal di Indonesia tidak hanya berperan sebagai sarana
penyebaran agama, tetapi juga sebagai instrumen penting dalam membentuk struktur sosial,
budaya, dan politik masyarakat. Melalui pendekatan damai yang mencakup perdagangan,
dakwah, dan pernikahan, ajaran Islam dapat diterima oleh masyarakat lokal secara gradual.
Pendidikan menjadi fondasi utama dalam memperkenalkan nilai-nilai Islam dan memperkuat
identitas keagamaan masyarakat Nusantara.

Lembaga-lembaga pendidikan tradisional seperti masjid, surau, langgar, dan pesantren
memainkan peran penting dalam proses ini. Institusi-institusi ini tidak hanya menyampaikan
ajaran agama, tetapi juga membina karakter, moralitas, dan spiritualitas generasi Muslim
awal. Keberadaan lembaga-lembaga ini menunjukkan bahwa sistem pendidikan Islam telah
terorganisir secara mandiri jauh sebelum kedatangan sistem pendidikan kolonial Barat, dan
mampu beradaptasi dengan kondisi sosial-budaya setempat.

Namun, pendidikan Islam pada masa awal tidak lepas dari tantangan. Keterbatasan
infrastruktur, tekanan dari pemerintah kolonial, serta minimnya sumber daya manusia yang
terlatih menjadi hambatan utama. Di sisi lain, tidak adanya sistem kurikulum formal dan
dominasi metode pembelajaran tradisional juga menjadi kendala dalam mengembangkan
pendidikan Islam yang profesional dan berkelanjutan. Meski begitu, kekuatan komunitas,
peran sentral para ulama, dan fleksibilitas metode dakwah menjadi faktor utama yang
memungkinkan pendidikan Islam tetap bertahan.

Warisan pendidikan Islam awal hingga kini masih sangat terasa, terutama dalam
bentuk pesantren dan madrasah yang terus berkontribusi terhadap sistem pendidikan nasional.
Nilai-nilai seperti keberkahan ilmu, kedekatan guru dan murid, serta integrasi antara ilmu dan
akhlak menjadi ciri khas pendidikan Islam yang tetap relevan. Oleh karena itu, memahami
sejarah pendidikan Islam masa awal bukan hanya penting untuk mengetahui masa lalu, tetapi
juga sebagai inspirasi dalam merumuskan arah pendidikan Islam di era modern.

DAFTAR PUSTAKA

Ahyar, M. K. (2020). Tantangan pondok pesantren menuju lembaga pendidikan Islam yang
akuntabel. JIFA (Journal of Islamic Finance and Accounting), 3(1).

Aripin, A. (2024). Tantangan pengembangan kurikulum pendidikan Islam dan strategi
pengembangannya dalam menghadapi tuntutan kompetensi masa depan. Jurnal Al-
Mufidz: Jurnal Pendidikan Agama Islam, 1(2), 121-142.

Aslan & Hifza. (2020). The Community Of Temajuk Border Education Values Paradigm On
The School. International Journal of Humanities, Religion and Social Science, 4(1),
13-20

Aslan, A., & Suhari, S. (2019). Sejarah Kurikulum Pendidikan Islam di Brunei Darussalam.
Jurnal Iqra’: Kajian [lmu Pendidikan, 4(1), 113-127

Bella, S., Irawan, M. F., & Shaleh. (2024). Jejak Historis Kebijakan Pendidikan Islam di
Indonesia dalam Lintasan Sejarah. Jurnal Inovatif Manajemen Pendidikan Islam,
3(1), 52-62

Chairiyah, Y. (2021). Sejarah Perkembangan Sistem Pendidikan Madrasah Sebagai Lembaga
Pendidikan Islam. MA'ALIM: Jurnal Pendidikan Islam, 2(01), 49-60.

Fajri, 1., Jamiat, A., Zalnur, M., & Masyhudi, F. (2024). Peradaban Pra Islam Dan
Pengaruhnya Terhadap Pendidikan Islam Di Indonesia. Analysis, 2(2), 441-448.

Copyright (c) 2025 ACADEMIA: Jurnal Inovasi Riset Akademik

167


https://jurnalp4i.com/index.php/academia

ACADEMIA : Jurnal Inovasi Riset Akademik
Vol. 5 No. 2. Mei 2025
E-ISSN : 2807-1808 -~

P-ISSN : 2807-2294
Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/academia Jurnal P4l

Fauzi, A. (2020). Peran Pesantren dalam Transformasi Sosial Masyarakat di Indonesia.
Jurnal Pendidikan Islam, 8(1), 45-58.

Hamdie, M. I. M., Assyauqi, M. I., Hidayati, N., & Waty, N. L. (2023). Pendidikan Islam Di
Indonesia Sebelum Kemerdekaan. Titik Karya: Jurnal Sosial dan Humaniora
Kontemporer, 1(01), 9-17.

Harman, H., Nelli, J., & Azni, A. (2022). Hukum Perkawinan Islam Di Indonesia Latar
Belakang Sejarah Dan Perkembengannya. Ijtihad: Jurnal Hukum Dan Ekonomi Islam,
15(2), 323-323.

Ikhwansyah, M. F. (2023). Periodesasi Pendidikan Islam Indonesia: Pesantren dan
Madrasah. Innovative: Journal Of Social Science Research, 3(3), 8594-8608.

Manullang, S. O., Mardani, M., Hendriarto, P., & Aslan, A. (2021). Understanding Islam and
The Impact on Indonesian Harmony and Diversity: Al-Ulum, 21(1). 2188

Mugowim, M., & Herlambang, M. (2024). Sejarah Perkembangan Lembaga Pendidikan
Islam di Indonesia. Jurnal Tarbiyatuna

Muslimin, E., & Ruswandi, U. (2022). Tantangan, problematika dan peluang pembelajaran
pendidikan agama islam di perguruan tinggi. Tarbiatuna: Journal of Islamic
Education Studies, 2(1), 57-71.

Nasution, A. (2024). Perkembangan Pendidikan Islam di Nusantara. Rayah Al-Islam.

Niswah, C. (2014). Sejarah Pendidikan Islam. NoerFikri Offset.

Prasetia, S. A. (2020). Reorientasi, peran dan tantangan pendidikan Islam di tengah
pandemi. Jurnal Tarbawi, 9(1), 21-37.

Prasetyo, Moh. T. (2023). Islam Dan Transformasi Budaya Lokal Di Indonesia.
Batuthah: Jurnal Sejarah Padaban Islam, 2(2), 150-162.

Putra, P. H. (2019). Tantangan pendidikan islam dalam menghadapi society 5.0. Islamika:
Jurnal limu-llImu Keislaman, 19(02), 99-110.

Ristanti, I. (2023). Digitalisasi Perencanaan Pendidikan Islam Di Madrasah. Mapendis:
Jurnal Manajemen Pendidikan Islam, 1(1), 56-107.

Rohmah, A. N., & Zafi, A. A. (2020). Jejak Eksistensi Mazhab Syafi'i di Indonesia.
Jurnal Tamaddun: Jurnal Sejarah Dan Kebudayaan Islam, 8(1). 6325
Rosyad, A. M., & Maarif, M. A. (2020). Paradigma pendidikan demokrasi dan pendidikan
Islam dalam menghadapi tantangan globalisasi di Indonesia. Nazhruna: Jurnal

Pendidikan Islam, 3 (1), 75-99.

Sutrisno, B. (2019). Akulturasi Nilai Lokal dan Pendidikan Islam pada Masa Awal
Perkembangan Islam di Indonesia. Jurnal Sejarah dan Budaya, 13(2), 101-115.
Wahyuni, 1. (2013). Pendidikan Islam Masa Pra Islam di Indonesia. AI-TA'DIB: Jurnal

Kajian llmu Kependidikan, 6(2), 129-144.

Widodo, F. R. (2025). Memakmurkan Masjid Mensejahterakan Masyarakat: Masjid
Jogokariyan. UIN Suka.

Yahya, I, Putri, L. A., Hidayat, M. Z., Riadi, M. A., Agung, M. A. A., Gusmawarni, M., &
Domo, A. A. (2023). Kiprah Kerajaan Islam Dalam Penyebaran Islam di
Indonesia. Takuana: Jurnal Pendidikan, Sains, dan Humaniora, 2(1), 33-41.

Copyright (c) 2025 ACADEMIA: Jurnal Inovasi Riset Akademik
168


https://jurnalp4i.com/index.php/academia

